
1

ENTFREMDET
ENTWURZELT
VERWURZELT

Eine kurze Abhandlung über Geschichte, 
Gegenwart und Perspektiven 



« Im Gedenken an die Verstummten, die Unterdrückten 
und die Vergessenen sowie an die verwüsteten Regionen. 

Ihr Leid verpflichtet uns zum radikalen Neuanfang. »

Entfremdung1, die 
Substantiv, feminin

1. �Zustand, in dem eine Person sich innerlich von 
jemandem, etwas oder auch von sich selbst ent-
fernt fühlt ; Verlust von Nähe, Vertrautheit oder 
Zugehörigkeit.

2. �(soziologisch/philosophisch) Prozess, in dem 
Menschen durch gesellschaftliche oder ökonomi-
sche Verhältnisse den Kontakt zu ihrer eigenen 
Tätigkeit, ihrem Selbst oder ihrem sozialen 
Umfeld verlieren.

Entwurzelung2, die 
Substantiv, feminin

1. �Verlust von Herkunft, Halt oder sozialer Einbet-
tung ; Zustand, in dem eine Person ihren vertrau-
ten Lebensraum, ihre kulturellen Bezüge oder 
ihre Identität verliert.

2. �(übertragen) Herauslösen oder Zerstören eines 
gewachsenen Zusammenhangs, etwa einer Ge-
meinschaft, Tradition oder Landschaft.

Verwurzelung3, die 
Substantiv, feminin

1. �Zustand des festen Eingebundenseins in einen 
sozialen, kulturellen oder geografischen Zusam-
menhang ; das Gefühl von Zugehörigkeit, Stabi- 
lität und Orientierung.

2. �(übertragen) tiefgehende Verbindung zu einer 
Gemeinschaft, Tradition, Umgebung oder Le-
bensweise, aus der Identität und Halt erwachsen.

  1 Duden – Deutsches Universalwörterbuch 
2 Duden – Deutsches Universalwörterbuch 
3 Duden – Deutsches Universalwörterbuch



6
ÜBERBLICK

8
ENTFREMDUNG, NEOKOLONIALE  

KONTINUITÄT UND MIGRATION

18
ENTWURZELUNG UND IHRE  

POLITISCHE ÖKONOMIE

26
VERWURZELUNG – SCHWIERIG- 

KEITEN UND PERSPEKTIVEN

32
PROGRAMMÜBERSICHT

34
GLOSSAR



6 7

ÜBERBLICK
Wir leben in einem Land, in dem mehr als ein Drittel der Menschen einen 
Migrationshintergrund hat. Viele von Ihnen mussten zurücklassen, was 
sie Heimat nannten. Landschaften, Sprachen, Erinnerungen, Geschich-
ten. Im Gegensatz zu den «Einheimischen» mussten sie sich von ihren 
Wurzeln trennen. Komplexe Ursachen gehen dieser Entwurzelung vor-
aus, welche weitreichende Folgen, wie auch Chancen und Risiken hat. 
Im Hinblick auf Wirtschaft, Pflege, Kultur und Gastronomie, lebt und 
profitiert die Schweiz von dieser Bewegung. Während sie das tut, begeg-
net sie ihr mit Misstrauen. Die Partei mit den meisten Wähler*innen im 
Land baut ihre Stärke auf Angst, Abgrenzung und einer Erzählung von 
Bedrohung, wobei sie offen migrationsfeindlich und xenophob ist. Ein 
beträchtlicher Anteil der Bevölkerung zeigt sich demnach ablehnend ge-
genüber Einwanderung und geflüchteten Menschen.

Nicht nur in der Schweiz, überall in Europa und in anderen entwickelten 
Ländern, verstärken sich Ressentiments gegen Migranten und Migran-
tinnen, während die ökonomische und gesellschaftliche Abhängigkeit 
von ihnen weiter zunimmt. So stehen wir in einem Widerspruch: Eine 
Gesellschaft, die von Migration getragen wird, will sie zugleich nicht 
wahrhaben. Der globale Norden löst Entwurzelung aus, braucht aber die 
Entwurzelten. Statt Menschen holt er Arbeitskräfte. Eine Spannung, die 
sich durch ganz Europa, Nordamerika, ja durch die gesamte kapitalisti-
sche Welt zieht.

Wir, das Garage Kollektiv, im kleinen rechtsbürgerlichen Kanton Schaff-
hausen, haben beschlossen, dieser Spannung nachzugehen. Was pas-
siert hier wirklich? Warum erzeugt unser System jene Bewegungen, die 
es zugleich bekämpft? Warum wächst Feindseligkeit dort, wo Abhängig-
keit am grössten ist?  Woher kommt dieser Widerspruch? Und was be-

deuten die feindlichen Stimmungen und Strukturen für die zugezogenen 
Menschen? Was bedeuten sie für die hiesige Gesellschaft?

Diese Fragen führen uns als Erstes zur Wurzel des Problems: zur Ent-
fremdung im kapitalistischen System. Sie ist die unsichtbare Kraft, die 
nicht nur die Menschheit, die Arbeit, die Natur und Beziehungen durch-
dringt, sondern auch Migration selbst hervorbringt. In den folgenden 
Abschnitten nähern wir uns der Migration zunächst theoretisch und ge-
sellschaftlich, wodurch wir die Entwurzelung der Menschen näher be-
schreiben und kontextualisieren. Im dritten und letzten Abschnitt werden 
die Herausforderungen für eine gerechte Verwurzelung angeschnitten, 
bevor die Abhandlung mit dem Verweis auf die anstehenden Veranstal-
tungen zum Themenmonat in der Garage abschliesst. 

Der Text und die begleitenden Veranstaltungen der Garage sind kein 
Lehrbuch, sondern ein Versuch, gemeinsam zu begreifen, was uns Men-
schen trennt und verbindet.



8 9

ENTFREMDUNG, 
NEOKOLONIALE  

KONTINUITÄT UND 
MIGRATION

Der Kapitalismus ist längst kein System mehr, von dem wir nur den posi-
tiven Mehrwert haben. Er ist zu einer Atmosphäre geworden, in der wir 
alle atmen. Er dringt durch die intimsten Räume unseres Lebens, in un-
sere Freundschaften, in unsere Wünsche, bis in unsere Körper und formt, 
wie wir arbeiten, lieben, träumen.

Entfremdung bedeutet getrennt zu sein. Getrennt von der Natur, von der 
Arbeit, die wir tun, von den Dingen, die wir schaffen, von den Menschen 
um uns und letztlich von uns selbst. Die Mehrheit arbeitet nicht, weil 
sie etwas Sinnvolles beitragen will, sondern weil sie nicht anders kann. 
Die Menschen bauen, bedienen Maschinen, verwalten Systeme, deren 
Zweck sie grundsätzlich nicht mehr begreifen und ihnen selbst nichts 
bedeuten. Arbeit ist Mittel zum Überleben, nicht Ausdruck des Lebens. 
Oft erschöpfen wir uns im Streben, bis der Preis höher wird als den Ge-
winn, den wir uns erhofft haben.

Das ursprüngliche Wesen des Menschen war Teil eines Geflechts. Ein-
gebettet in Natur, Gemeinschaft und Zeit. Heute gilt die Unabhängigkeit 
als höchstes Gut, doch sie hat uns vereinzelt. Gemeinschaften, in denen 
Beziehung wichtiger war als Besitz und Status, wurden durch den Fort-
schritt verdrängt. Das, was eigentlich geteilt werden möchte, ist Wis-
sen, Arbeit, Geschichten, doch müssen wir erkennen, dass wir längst nur 
Eigentum, Ware oder Content anstreben. Aufgrund dieser individuellen 

Selbstinszenierung und Selbstoptimierung, treten die Menschen in Kon-
kurrenz zueinander und verlieren die ursprünglichen gemeinschaftlichen 
Fähigkeiten.

Früher wurde die kollektive Verflechtung und die Existenz aller Materie 
als würdevolles, sowie mystisches und beseeltes Geschenk betrachtet. 
Heute sieht sich der Mensch getrennt von der Natur und als oberstes 
Glied einer erfundenen Hierarchie. Die individuelle Autonomie wird da-
bei als Errungenschaft betrachtet, während wir früher die Identität erst 
durch Beziehung und Kollektivismus erlangen konnten. Die Lebenser-
fahrung wurde in Geschichten erzählt und mittels Ritualen weitergege-
ben. Die Zeit war einst ein Kreis, heute ist sie eine Linie: immer nach 
vorne, immer schneller.

Die Grundlogik ist die Verwertung und das, was Profit bringt. Alles ande-
re wird zweitrangig. Die Menschen werden auf ihre Funktion als Arbeits-
kraft reduziert, ihre Kreativität und ihr soziales Potenzial entfremdet sich. 
Im Zwang zur Konkurrenz, in der Vereinzelung und in der Absurdität der 
Lohnarbeits- und Produktionsprozesse, zeigt sich dies sehr deutlich. Wir 
erleben uns in der Arbeit nicht mehr als schöpferische Kraft, sondern 
als austauschbare Leistung, die jederzeit durch weitere Menschen oder 
sogar durch künstliche Intelligenz ersetzt werden kann. Die Produktivität 
wächst, der Sinn schwindet. 

Wir verkaufen unsere Arbeitskraft, unsere Aufmerksamkeit, unsere 
Daten. Das Subjekt ist somit zum Konsumenten und zugleich zum 
Produkt geworden. Es kauft ein, während es seine Daten, seine Auf-
merksamkeit und seine Privatsphäre verkauft. Was wir in der Arbeit 
verlieren, sollen wir im Konsum zurückholen. Werbung und Social 
Media flüstern uns zu : „Kauf DICH ganz.“ Doch die Lücke bleibt. Be-
dürfnisse werden geschaffen, nicht gestillt. Die Befriedigung hält nur 
so lange, bis der nächste Kauf winkt. Solidarische Strukturen wer-
den untergraben, soziale Bindungen zerfallen. Inmitten permanen-
ter Beschleunigung und Informationsüberflutung wächst ein Gefühl 
der Isolation. Trotz stärkerer Vernetzung fühlen wir uns einsamer.4 

4  «Our Epidemic of Loneliness and Isolation» - U.S. Surgeon General (2023)



10 11

So entsteht ein Paradox. Wir sind ständig vernetzt und doch so einsam 
wie noch nie. Wir sprechen über Verbindung, aber erleben Trennung. Wir 
jagen nach Authentizität, aber verlieren die eigentliche Erfahrung. Der 
Kapitalismus produziert also nicht nur Güter, sondern auch Leere.

Die Entfremdung ist keine Nebenwirkung, sie ist das Wesen des Kapita-
lismus. Sein Herzschlag. 

Der Mensch erlebt sich nicht mehr als handelndes Subjekt, sondern als 
Projekt, das optimiert werden muss. Die Entfremdung zwingt uns stän-
dig zur Verbesserung, zur Optimierung, zur Vermarktung. Selbstverwirk-
lichung wird so zur Selbstverwertung. 

Der Kapitalismus entfremdet, zerstört Dörfer durch Industrie, Wälder 
durch Rohstoffgier, Sprachen durch Monokultur, Gemeinschaften durch 
Lohnarbeit. All das schafft wiederum Bewegung von Süden nach Nor-
den, vom Land in die Stadt und von der Gemeinschaft in die Einsam-
keit. Die Migration ist dabei ein logischer Ausdruck der kapitalistischen 
Dynamik. Sie ist die Folge der Entfremdung und somit stark mit ihr zu-
sammenhängend.

«Ich arbeite nun seit einigen Jahren in diesem öden Start-up und 

verbringe den ganzen Tag damit, irgendwelche Diagramme, Ana-

lysen und Social-Media Beiträge zu erstellen. Doch wofür? Und für 

wen? Für den Lohn? Für die Karriere? Egal für was, ich fühle mich 

dabei wie ein austauschbares Zahnrad in einer Maschine. Nach 

Feierabend befinde ich mich auf meinem privaten Instagram-Pro-

fil, vergleiche mich mit anderen und merke dabei, dass ich meine 

eigenen Wünsche kaum noch kenne. Obwohl ich andauernd ver-

netzt bin, fühle ich mich fremd in meinem eigenen Leben.»

Entfremdung erzeugt also Bewegung in Form von Migration, bis hin zur 
Flucht von Menschen und dies aus einem der folgenden Hauptgründe: 
Der Mensch gilt in diesem System als zu verwertende Ressource. Somit 
ist der Mensch versucht sich dorthin zu begeben, wo er seine Arbeits-
kraft am besten verwerten kann. Die zwischenmenschliche Beziehung 
und das Streben nach Gemeinschaft geraten dabei in den Hintergrund. 
Die nachfolgenden Beispiele illustrieren diesen Vorgang. 

« Stell dir vor ich lebe in einem Bergdorf in der Nähe des Ararat in der Tür-
kei. Dort kann ich mich entscheiden, das Leben als Bauer und Hirte mei-
ner Vorfahren im Gebirge fortzuführen. Aber dieses Leben ist ziemlich 
rau. Es fehlt an medizinischer Versorgung, Schulen, Infrastruktur und die 
Winter sind hart. Also müsste ich der Zukunft zuliebe in die nächstgrös-
sere Stadt auswandern und dort in einer Fabrik meine Arbeitskraft für 
Geld verkaufen, denn ich hatte kürzlich davon gehört, dass sie noch neue 
Mitarbeiter suchen in der Stadt. Meine Frau und die Kinder ziehen nach. 
Ich verdiene mehr Geld als früher, doch sehe ich meine Familie seltener. 
Wenn ich von der Arbeit nach Hause komme, bin ich erschöpft und die 
Kinder müssen schon zu Bett. Ich bin den ganzen Tag in dieser geschlos-
senen Fabrikhalle. Die frische Luft, der Blick auf den schneebedeckten 
Gipfel des Ararats, der Wind, die Weite, sie fehlen mir. Das gemeinschaft-
liche Leben im Dorf, zusehen wie die Kinder mit den Ziegen spielen, all 
das fehlt mir. Aber, wir haben endlich mehr Geld ! Bestimmt werden wir 
so besser leben können … » 

«Lebe ich in Khartum, Sudan, lebe ich in ständiger Angst, dass der Kon-
flikt mein Haus erreicht und meine Familie bedroht. Vielleicht ist es sinn-
voller zu fliehen und in oder ausserhalb der Region eine Arbeit zu finden, 
um Geld nach Hause zu schicken, damit meine Familie ebenfalls fliehen 
und sich in Sicherheit begeben kann. Wohin fliehen? Wenn ich auswäh-
len kann, dann doch nach Europa, oder? Dort ist Sicherheit. Dort ist das 
Geld! Oder doch lieber ins Nachbarland? Es könnte morgen alles wieder 
zu Ende sein, oder nicht? Die schwerste Entscheidung meines Lebens! 
Schliesslich, nach monatelanger Flucht über die Balkanroute lande ich in 
der Schweiz und reiche ein Asylgesuch ein. Während meiner provisori-



12 13

schen Aufenthaltsbewilligung finde ich eine Arbeit als Essenskurier. Ich 
verdiene nicht viel und es gibt keine Sicherheit, dass die bezahlte Arbeit 
unbefristet weitergeht. Aber für den Anfang ist es ziemlich gut. Das we-
nige Geld, das ich meiner Familie schicke, ist für die Abzahlung meiner 
Schulden bei der Schlepperorganisation, die mich nach Europa gebracht 
hat. Geld für meine Familie habe ich erst in ein paar Jahren zusammen. 
Ausser ich finde noch eine weitere Arbeitsstelle, dann ginge es schneller. 
Bis dahin hoffe ich, dass meiner Familie nichts geschieht und dass eines 
Tages das Geld reicht, damit sie nachkommen kann … »

«Lebe ich in Cebu, Philippinen, kann ich nach meinem Bildungsab-
schluss auf die schwierige Suche nach einer gut bezahlten Arbeit setzen. 
Oder ich gehe wie viele andere, zu einer Agentur, die mich als Nanny für 
eine Familie in den USA oder einem der arabischen Staaten vermitteln 
kann. Ich habe gehört, dass man Glück oder Pech mit der Familie ha-
ben kann und dass manchen der Pass nach Einreise entzogen wird und 
sie schlecht behandelt, bis missbraucht werden. Aber es wird schon gut 
gehen, mich wird es wohl nicht treffen. Schwerer fällt mir der Gedanke, 
mein eigenes Kind zurückzulassen und ironischerweise ein fremdes auf-
zuziehen. Doch ich habe gelegentlich Urlaub und kann in ein paar Jahren 
wieder zurück zu meiner Familie. In dieser Zeit sorgt meine Mutter für 
mein Kind. Die Bezahlung ist viel besser als hier und hinzu sehe ich die 
schöne weite Welt … » 

So geschieht es, millionenfach, meistens ohne die «schöne weite Welt» 
gesehen zu haben. Eher gefangen in einer ausbeuterischen Arbeitsfunk-
tion und unter Dauerstress, bedingt durch die finanzielle Verantwortung 
für die hinterlassene Familie. 

In den Beispielen wird der Entfremdungsprozess ersichtlich, provoziert 
von der Marktwirtschaft, wobei das Subjekt dieser Dynamik unterliegt. 
Das Kapital zieht auf der Suche nach den billigsten Arbeitskräften, die 
Menschen früher oder später im Sog an sich. Wenn in Fabriknähe keine 
billigen Arbeitskräfte mehr zu erwerben sind, werden sie aus den umlie-
genden Dörfern und aus anderen Teilen der Region angezogen. Ist die-

ser Prozess im Inland ausgeschöpft, richtet sich der Sog ins Ausland. 
Zum Beispiel würde die Bau-, Putz-, Pflege- oder Gastrobranche in der 
Schweiz nicht ohne Menschen aus dem Ausland funktionieren. 

Migration heutzutage ist selten eine individuell getätigte Entscheidung 
aus Lust oder Neugier. Falls doch, ist dies, weil die Entfremdung tiefe, 
materielle Gräben geschlagen hat, wodurch die eine Seite der anderen 
nacheifern «muss». Vielleicht ist es nur die Logik der Verwertung selbst, 
die das menschliche Zusammenleben in diesen paradoxen Zustand 
zwingt. Vielleicht ist es die Entfremdung, die wir alle spüren, und die wir 
im Westen auf die Migrierenden projizieren, statt sie tatsächlich zu er-
kennen. Die Antworten sind nicht einfach und der Weg aus der Entfrem-
dung wird wahrscheinlich ein langer sein. Aber es ist dieser Widerspruch, 
der uns zwingt, genauer hinzusehen, zu fragen und neu zu denken. Denn 
die eigentliche Ursache für eine derartige Entfremdung liegt in der Natur 
der Sache, ist komplex verwoben und geht bis weit in die Vergangen-
heit zurück. Was dabei als klarer Katalysator und Hauptgrund für die ex-
tremen materiellen Gräben und die unübersehbaren Wohlstandsunter-
schiede erkannt werden kann, ist der Imperialismus. 

Zwischen dem 15. und dem 20. Jahrhundert etablierte der Kolonialismus 
der Westeuropäischen Länder wie Deutschland, Italien, Belgien, Frank-
reich, Spanien, Portugal, Grossbritannien, Niederlande ein koloniales 
Weltbild als ausgeprägte Form des Imperialismus. Nebst der kolonialen 
Sprache, wurden damit immer die westlichen Gebräuche, das Christen-
tum und rassistische Strukturen durch ethnische und kolonialbedingte 
Bildungs- und Machtunterschiede mitgebracht. Es sind geschichtliche 
Zeitzeugen, die uns aufzeigen, dass kolonialisierte Regionen bis heute 
den kolonialen Linien folgen und ganze Völker entfremdet haben.

Der sogenannte Eurozentrismus, bei dem westliche Werte und Normen 
als überlegen angesehen und durchgesetzt werden, führt nach wie vor 
zur wirtschaftlichen Abhängigkeit. Die Kolonialmächte töteten, vertrie-
ben, versklavten, beuteten die Einheimischen aus und schufen über die 
Jahre Strukturen, die den Export der Rohstoffe förderten, anstatt den 



14 15

Aufbau lokaler Industrien voranzubringen. Der «weisse Europäer» hat 
somit ein hierarchisches Weltbild erschaffen, in dem er als überlegen gilt. 
Durch diese kolonialen Auswirkungen wird der «globale Süden» in Armut 
gehalten und bleibt wirtschaftlich schwach und instabil, bis hin zu un-
bewohnbar aufgrund von Krieg, erschöpften Böden oder Korruption. Der 
grösste Teil dieser ehemaligen Kolonien besitzt fruchtbare und seltene 
Erden, wobei der exzessive Abbau dieser Rohstoffe zu Überlastung des 
Ökosystems und zur Vergiftung der Seen, Flüsse, Meere und Ländereien 
führt. 

Die reichen, industriellen Länder und deren Konzerne kontrollieren durch 
ungerechte Handelsabkommen und wirtschaftliche Abhängigkeiten die 
ärmeren Länder. Statt mit physischer Gewalt, wie zu Zeiten des Kolo-
nialismus, werden den ärmeren Ländern finanzielle Verpflichtungen auf-
erlegt, die sie langfristig binden und abhängig von den reichen Staaten 
macht. 

Diese Form der Ausbeutung wird als Neokolonialismus bezeichnet. Die 
letzte Phase des Imperialismus, in der ehemalige Kolonialmächte weiter-
hin Kontrolle über die Ökonomien und politischen Systeme der formal 
unabhängigen Staaten ausüben. Zwar nicht mehr durch direkte Herr-
schaft, sondern durch ökonomische, politische Strategien. 

Der erste Präsident Ghanas, Kwame Nkrumah, prägte diesen Begriff und 
sagte in diesem Zusammenhang im Jahre 1965: « Der Neokolonialismus 
ist die schlimmste Form des Imperialismus ! »5 

Auf der anderen Seite, im industriellen Westen, konnte aufgrund der 
kolonialen Ausbeutung und dem Import geklauter Rohstoffe, der In-
dustrialisierungsprozess schubhaft vorangetrieben werden. Die Indus-
trialisierung brachte massenhaft Arbeit, doch liess sie die Menschen 
gleichermassen entfremden. Sie löste bereits zu seiner Zeit Millionen 
Menschen aus dörflichen Strukturen und zwang sie in Städte und Fabri-
ken. Karl Marx (1844) beschrieb diese Entwicklung schon als « Entfrem-
dung ». Er schrieb : « Je mehr der Arbeiter produziert, desto weniger kann 

er besitzen. Je mehr Werte er schafft, desto mehr verliert er an Wert ».6 
Die Produktion muss exponentiell wachsen, wofür es zunehmend billige 
Arbeitskräfte braucht.

Profit und Wohlstand im «Norden» entstehen also auf Kosten von Aus-
beutung im «Süden» und führen zwangsläufig zur Migration. 

Migration in eine neue Gesellschaft ist kein neutraler Prozess, sie ist ge-
prägt von ökonomischen Interessen, Machtgefällen und kulturellen Hie-
rarchien. Während Europa und Nordamerika ihre Grenzen hochziehen, 
sind sie gleichzeitig auf die Arbeitsmigration angewiesen, ob in der Pfle-
ge, in der Landwirtschaft, im Baugewerbe, in der Logistik usw. Schliess-
lich muss mehr Ware noch günstiger produziert werden können. Die Sai-
sonarbeiter*innen in Spanien oder Italien beispielsweise, pflücken Obst 
und Gemüse unter menschenunwürdigen Bedingungen, oft ohne Papie-
re, ohne soziale Absicherung, in unvertretbaren Wohnverhältnissen. In 
der Schweiz werden ausländische Pflegekräfte gebraucht, um die Lü-
cken in der überalterten Wohlstandsgesellschaft zu füllen. Oder auf dem 
Bau, in welchem Projektkosten durch osteuropäische «Gastarbeiter» 
tiefgehalten werden. Häufig arbeiten sie rund um die Uhr, sechs Tage die 
Woche, weit entfernt von ihren eigenen Familien, immer wieder sogar, 
ohne im Besitz ihres eigenen Passes.7

Wissenschaftliche Studien beweisen, dass die Schweiz und andere EU-
Länder wirtschaftlich auf Migration angewiesen sind. Migrant*innen leis-
ten nicht nur positive Nettobeiträge zu den öffentlichen Finanzen, son-
dern füllen auch systemrelevante Lücken im Arbeitsmarkt und sichern 
die Tragfähigkeit der AHV, da die Migranten- und Migrantinnen-Beiträge 
langfristig grösser sind als deren Leistungen.8 Beispiele wie jenes aus 
dem « Museo Nazionale dell’Emigrazione Italiana » in Genua verdeutli-
chen, dass Migrant*innen ohne einen gesicherten Aufenthaltsstatus in 
Italien mit rund 8–9 % des BIP einen entscheidenden Beitrag zur Volks-
wirtschaft leisten.9

6 Karl Marx (1844/1968): Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844 
7 Spezialisierte Fachberatungsstelle für Betroffene von Menschenhandel FIZ
8 Universität St. Gallen, «Migration and social insurance. An analysis of the first pillar and family allowances»
9 �Ausstellung und Begleitpublikation des Museums für Migration (Eröffnung 2022, Genua)

5 Kwame Nkrumah (1965): Neocolonialism: The Last Stage of Imperialism



16 17

Dass Staaten einerseits finanziell stark von Migration profitieren, ande-
rerseits Migrant*innen mit dem Entzug ihres Aufenthaltsrechts bedro-
hen, macht deutlich, wie sehr sie ökonomisch benutzt und gleichzeitig 
rechtlich unter Druck gesetzt werden. Dies zeigt, wie die Integrations-
politik die soziale Sicherheit von Migranten und Migrantinnen instru-
mentalisiert und ihre prekäre Lage wirtschaftspolitisch ausnutzt. Der 
Mensch als Migrant*in erscheint nicht mehr als Subjekt mit Würde und 
Geschichte, sondern als doppelt entfremdetes Wesen, als Ressource, die 
mobilisiert und verwertet werden kann. 

Diese Realität offenbart die Heuchelei des Westens, beziehungsweise 
den Widerspruch der nationalistischen und kapitalistischen Tendenzen 
im Westen. Migration wird kreiert, dann rechtspolitisch als Bedrohung 
inszeniert, während sie ökonomisch längst unverzichtbar für den west-
lichen Wohlstand ist. 



18 19

ENTWURZELUNG 
UND IHRE POLITISCHE 

ÖKONOMIE
Migration kann nicht das Problem sein. Das Problem ist das System, das 
sie notwendig macht.

Die globale Wirtschaftspolitik, die auf die Ausbeutung des globalen 
Südens ausgerichtet ist, gepaart mit Kriegen, politischen Umbrüchen, 
Korruption und Klimakatastrophen, zwingen Menschen ihre Heimat zu 
verlassen. Angefangen hat dieser Prozess vor Jahrhunderten und auch 
heute werden Menschen heimatlos. Viele von ihnen flüchten über bru-
tale Wege wie beispielsweise die Mittelmeerroute. Sie sterben dabei 
häufig, bevor ihre Geschichten Gehör finden konnten. Gleichzeitig ist die 
Migration als «freigewählte Form» seit jeher Teil der menschlichen Erfah-
rung, auf der Suche nach besseren Lebensbedingungen oder aus dem 
Bedürfnis nach Bewegungsfreiheit.

Während wir als Europäer*innen problemlos die ganze Welt bereisen 
können, werden «die Anderen» systematisch ausgeschlossen. Frontex 
oder das Visa- und Grenzsystem der EU regulieren stark, wer einreisen 
und kaum wer ausreisen darf. Der Schengenraum garantiert freie Ausrei-
se für EU-Bürger*innen aber andere Einreisechancen für Nicht-EU-Bür-
ger*innen. Dieses Visa-Regime, das Reisefreiheit privilegiert oder ver-
wehrt, basiert auf kolonialen Strukturen, die bis heute nachwirken. Die 
logische Konsequenz ist die «illegale Migration». Diese wird wiederum 
nur bürokratisch verwaltet, ohne ihre Ursachen zu bekämpfen und somit 
werden auch die Strukturen, die neue Flucht- und Migrationsbewegun-
gen hervorbringen, ignoriert. 

Die Personenfreizügigkeit ist ein Grundrecht und bei allen Menschen 
kulturell tief verankert.

Betrachten wir Westafrika als Region, die durch neokoloniale Handels-
beziehungen mit Europa als stark ausgebeutete Region steht, wird noch 
klarer, dass die menschliche Mobilität kulturell schon immer tief veran-
kert war. Senegal und Gambia teilen beispielsweise die gleiche Kultur, 
die gleichen ursprünglichen Sprachen, die gleichen Gebräuche und Re-
ligionen und doch wird in einem Land auf Englisch und im anderen auf 
Französisch gesprochen, da diese Länder von den Briten beziehungs-
weise von den Franzosen kolonialisiert wurden. Viele der Bewohner*in-
nen haben Familien in beiden Teilen und migrierten vor der Grenzziehung 
hin und her, je nach dem, was die Umstände erforderten. Die Grenzen 
wurden dann von den Kolonialherren mit dem Massstab gezogen und 
gelten bis heute. Die Folgen davon: Entwurzelung auf beiden Seiten der 
Grenze.10 

In der heutigen Zeit widerspiegeln wirtschaftliche Abkommen die Asym-
metrie, die durch den Neokolonialismus entstanden ist. Viele Länder des 
Globalen Südens sind hoch verschuldet bei internationalen Finanzinsti-
tutionen. Um neue Kredite zu erhalten oder alte Schulden zu tilgen, müs-
sen sie wirtschaftliche Auflagen erfüllen, wie die Öffnung ihrer Märkte 
für ausländische Konzerne. Dadurch verlieren sie politische und wirt-
schaftliche Selbstbestimmung und bleiben dauerhaft in einem Abhän-
gigkeitsverhältnis zu den reichen Industrienationen. Die folgenden Bei-
spiele möchten dies verdeutlichen. 

Das Abkommen zwischen der EU und den afrikanischen Staaten, wie das 
Recht europäischer Fischereiflotten westafrikanische Gewässer auszu-
beuten, trägt zu diesem Ungleichgewicht bei. Durch die massiven Fang-
mengen der hochmodernen Schiffe schwinden die Fischbestände, die Ver-
kaufspreise sinken, sodass lokale Fischer*innen kaum noch eine Chance 
haben, ihren Lebensunterhalt zu sichern. Diese Entwicklung führt nicht nur 
zu wachsender Arbeitslosigkeit in den Küstenregionen, sondern zwingt vie-
le Menschen ihre Heimat aufgrund der Perspektivlosigkeit zu verlassen.11 

10 �Das Lamm, Amadou M‘Bow „Frontex steht für die Fortführung kolonialer Politik”
  11 �Business & Human Rights Resource Centre, (2025), «Senegal: Überfischung durch europäische 

industrielle Fangflotten verursacht Zwangsmigration nach Europa»



20 21

Ein weiteres aussagekräftiges und konkretes Beispiel für die Asymmetrie 
und die Abhängigkeit der neokolonialisierten Staaten, ist die Exportstra-
tegie Europas. Während afrikanische Staaten Rohstoffe wie Kaffee, sel-
tene Erden, Öl oder Baumwolle exportieren, exportiert die europäische 
Union, fertigverarbeitete Produkte wie Milchpulver, Fleisch, Maschinen 
oder Medikamente. Die europäische Union subventioniert unter anderem 
die Milchproduktion massiv, die überschüssige Milch wird zu Milchpul-
ver verarbeitet und zu unverhältnismässig billigen Preisen nach Afrika 
exportiert. In Ländern wie Burkina Faso können lokale Bauern und Bäue-
rinnen ihre lokale Milch so nicht mehr verkaufen. Sie geben ihre Vieh-
zucht auf, ziehen hoffnungsvoll in die Städte, verarmen dort noch weiter 
und migrieren in Not weiter in Richtung Norden.12

Ein drittes Beispiel stellt unser Kleiderkonsum dar: die Fast-Fashion-In-
dustrie. Dort, wo westliche Modekonzerne ihre ständig neu entwickelten 
Produkte in Ländern des Globalen Südens wie Bangladesch, Vietnam, 
Kambodscha, Indien oder Pakistan produzieren lassen, herrschen ext-
rem niedrige Löhne, Arbeitsrechte werden kaum durchgesetzt, Umwelt-
belastungen durch giftige Färbemittel, Abwasser und Müll bleiben vor 
Ort, wodurch Bevölkerung und Natur stark beeinträchtigt werden. Wäh-
rend also die reichen Länder von billiger, trendiger Mode profitieren, tra-
gen die Produzentenländer die sozialen und ökologischen Kosten. Die 
überschüssigen Kleidungsstücke aus den reichen Ländern können kaum 
recycelt und weiterverwendet werden. Bereits nach einer Jahreszeit sind 
sie aus der Mode gekommen und werden tonnenweise in weitere Län-
der des Globalen Südens exportiert, damit wieder Platz für die kommen-
de Modelinie vorhanden ist. In den Exportländern landen die grossen 
Mengen dieser Kleider auf Märkten oder verwüsten ganze Landschaf-
ten als Müllhalden. Die billige Importware überschwemmt den Markt 
und führt dazu, dass die lokale Textilwirtschaft verdrängt wird, während 
massive Umweltbelastungen entstehen, da die Überschüsse des Über-
schusses auf Deponien verrotten oder verbrannt werden. Alles Zeugnis-
se neokolonialer Muster der Ungleichheit - sogar im Umgang mit Abfall.13 

Der Müll der reichen Länder wird zur Last für die Armen.

In der Klimafrage zeigt sich die neokoloniale Abhängigkeit sehr deut-
lich. Industrieländer, die den grössten Teil der historischen CO2-Emis-
sionen verursacht haben, treiben den Klimawandel voran, während die 
Länder des Globalen Südens am stärksten unter Folgen wie Dürren, 
Überschwemmungen oder Ernteausfällen leiden. Gleichzeitig sind diese 
Staaten oft gezwungen, Klimaschutzmassnahmen nach Vorgaben rei-
cher Länderbündnissen umzusetzen, obwohl ihnen dafür die finanziellen 
und technischen Mittel fehlen und sich wiederum verschulden müssen. 
So entsteht eine neue Form von Abhängigkeit, bei der die reichen Länder 
auch im globalen Klimasystem die Macht behalten und sich sogar die 
Hände reinwaschen können.14

Es gäbe noch Dutzend weitere anschauliche Beispiele für neokoloniale 
Abhängigkeit und ökologische Ungerechtigkeit, die Menschen entwur-
zeln und migrieren lassen, während ihre Heimatregionen verwüstet, ver-
schmutzt und gespalten werden. Dabei sind diese Beispiele keine indi-
viduell gescheiterten Menschen, sondern eine logische Folge globaler 
Ungleichheitsstrukturen zugunsten von wenigen kapitalistischen Haupt-
profiteuren. 

Entwurzelung ist nicht nur ein individuelles Schicksal, sondern Folge 
einer strukturellen Gewalt. Menschen verlassen ihre Heimat nicht aus 
Abenteuerlust, sondern weil die Lebensgrundlagen entzogen werden 
und weil das globale System sie dorthin treibt, wo ihre Arbeitskraft wei-
ter verwertet werden kann, während in ihren Breitengraden zu wenig zu 
holen ist und dadurch oft Konflikte aufkommen. 

Hannah Arendt beschrieb die «Heimatlosigkeit» von Geflüchteten als 
Symptom einer Weltordnung, die Menschen in «Überflüssige» verwan-
delt.15

Bei «uns» werden die Menschen in Arbeitskräfte, in Konsumoptionen 
und in ein bürokratisches Problem verwandelt. In dieser Logik wird auch 

12 �Brot für die Welt & Misereor (2019), «Billiges Milchpulver für die Welt – Warum europäische Exporte 
afrikanische Märkte zerstören»

13 Greenpeace: Konsumkollaps durch Fast Fashion

14 �Greenpeace: „Klimagerechtigkeit“
15 �Hannah Arendt (1951): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft



22 23

die Migration als «Chance» beschönigt, während sie in Wahrheit oft den 
Verlust von sich selbst, von Gemeinschaft, von Sprache, von kollektivem 
Gedächtnis und auf der anderen Seite mehr Wohlstand für die schon 
Wohlhabenden bedeutet. Das wird von Millionen Flüchtenden und Mi-
grierenden in Kauf genommen, mit der Hoffnung:  besser zu leben oder 
bessergesagt zu überleben.

Diese Bewegungen hinterlassen Spuren. Wenn Menschen migrieren, 
bringen sie Sprachen, Erinnerungen, Wissen, Kultur und Hoffnung mit 
und lassen Ländereien, Familien, Aufgaben und Leid hinter sich. 

Die kapitalistische Gesellschaft misst dem zwischenmenschlichen As-
pekt, der von Erinnerungen und Hoffnung getragen wird, kaum Reich-
tum bei und betrachtet ihn vor allem als unnötig grossen Aufwand und 
Kostenfaktor für den Staat. Folglich zerlegen die Bürokratien die Men-
schen in Aufenthaltsstatus, während die Arbeitsmärkte in der Zwischen-
zeit die Arbeitskraft der Zugewanderten zu verwerten versuchen. «Deine 
Essensbestellung über Uber Eats? Gerne geliefert durch eine Person mit 
unsicherem Aufenthaltsstatus und unsicherem Arbeitsverhältnis. Wie es 
der Person geht, ist egal. Hauptsache es hält die Kosten tief und maxi-
miert den Profit.»

Der Nationalstaat, die Bürokratie und ihre Grenzen, all das sind Konst-
rukte zur Kontrolle von Bewegungen, zur Aufrechterhaltung von Herr-
schaftsverhältnissen, zur Segmentierung von Menschen in «uns» und 
„die Anderen“ und führt dazu, dass sich «die Anderen» assimilieren müs-
sen. Wer migriert, entwurzelt sich nicht nur physisch, sondern auch die 
soziale und kulturelle Verankerung wie Sprache, Gemeinschaft, vertrau-
te Rituale werden entwurzelt. Die betroffenen Personen erleben häufig 
einen weiteren Entfremdungsprozess, weil sie nicht in ihrer Individualität 
wahrgenommen werden, sondern als «die Anderen», als Objekte integra-
tionspolitischer Programme, als Treibstoff für den Motor von «unserem 
Wohlstandsmobil», als Zielscheibe nationalistischer Feindschaften. Es 
muss sich behauptet und angepasst werden.  Doch wer es schafft sich 
anzupassen, entwurzelt sich erst recht und verliert oft das eigene kultu-
relle Selbstverständnis. 

Ein doppelter Ausschluss ist die Folge – eine mehrfache Entwurzelung, 
aus der Herkunft und aus der Zukunft. 

Während eher kleine Kreise Diversität suchen, verlangt die «Mehrheits-
gesellschaft» die Assimilation oder teilweise gar die Grenzschliessung. 
Sprache, Werte, Lebensweisen sollen angeglichen und systemtauglich 
werden. Was als «Integration» gilt, ist einseitig definiert. Migrant*innen 
müssen sich anpassen, während das «Wir» ihre Privilegien und Macht-
strukturen kaum hinterfragen muss. Diejenigen, die wirtschaftlich nicht 
interessant sind, müssen fernbleiben und gelten als illegal. 

«Einmal roch ich nach einer Spätschicht auf dem Nachhauseweg 

ein Gewürz in der Luft. Plötzlich stand ich wieder in der Küche 

meiner Mutter. Dieser kleine Geruch war stärker als alles um mich 

herum. Für einen Moment hatte ich Heimat, doch sie war nur ein 

Hauch. Danach blieb alles wieder fremd.»

«Einmal fragte ich vorsichtig meinen Chef, ob ich an Bayram frei 

nehmen könne. Die Antwort war kurz und direkt: ‘Wir feiern das 

hier nicht.’ In diesem Moment verstand ich, dass meine Geschich-

te keinen Platz im Kalender dieses Landes hat.»



24 25

Parallel dazu wird in urbanen Räumen die kulturelle Vielfalt als Bereiche-
rung ausgenutzt. Exotisches Essen, internationale Kultur-Szenen und 
Lebensstile gelten dabei als modern und hip. Für viele marginalisierte 
Menschen bedeutet dies jedoch keine Anerkennung, sondern eine er-
neute Instrumentalisierung ihrer Existenz. Fremde Kulturen tragen ent-
scheidend zur Aufwertung eines Gebiets bei – wirtschaftlich, kulturell 
oder künstlerisch. Sobald die Aufwertung einsetzt, steigen Attraktivität 
und Mietkosten, während die Pioniergemeinschaften, die Migrant*in-
nen die diese Vielfalt geschaffen haben, aus ihren Quartieren verdrängt 
werden. Gentrifizierung als Pionierdilemma !16, 17 So wird das, was für die 
einen ein Ausdruck von Offenheit und Fortschritt ist, für die, die ohne-
hin zu wenig haben, zum Verlust, zur Bedrohung, zur Einschränkung. Im 
Kern offenbart sich darin ein weiteres kapitalistisches Paradox und die 
rassistische Verankerung des Westens. 

«Vielfalt wird gefeiert, solange sie in ökonomische Verwertungslogi-
ken passt, als ‘buntes Flair’ für Städte, als flexible Arbeitskräfte für den 
Markt. Doch die Kosten dieser Anpassungsprozesse tragen jene, die oh-
nehin in prekären Lebenslagen stehen. Es sind die gleichen Gruppen, 
die kämpfen müssen und in der Logik des Systems systematisch den 
Kürzeren ziehen.» 

Viele der Betroffenen erleben ihre Ankunft nicht als Beginn eines neuen 
Lebens, sondern als Fortsetzung des Verlusts. Die Heimat bleibt verlo-
ren, während in der Fremde nur schwer neue Wurzeln geschlagen wer-
den können.

16 IG Kultur (2011), „So haben wir das nicht gemeint – Kulturelle Aspekte der Gentrification“
17 �Sangma, N. (2021), «Soziale Verschiebung und Gentrifizierung: Die Fallstudie von Deutsch-Türken in 

Berlins Wrangelstrasse»



26 27

VERWURZELUNG – 
SCHWIERIGKEITEN UND 

PERSPEKTIVEN
Was heisst das nun für uns hier und heute? Wenn Entfremdung und Ent-
wurzelung systemisch produziert werden?

Verwurzelung beginnt mit der Anerkennung der Sprache und der Er-
fahrung, die Menschen mitbringen. Mit der Anerkennung der Wider-
standskraft, mit der sie den Weg bis hierher überwanden. Verwurzelung 
gedeiht am besten, wenn Räume entstehen, in welchen Unterschiede 
nicht untergraben, sondern in Gemeinsamkeit gelebt werden. Stattdes-
sen zeigen sich Strukturen, die für entwurzelte Menschen noch weiter 
erschwerend sind. Nachfolgend werden einige solcher erschwerenden 
Strukturen beschrieben. 

Das Regime der Aufenthaltsbewilligungen kennt unterschiedliche Rech-
te und Chancen für zugezogene Menschen. Nicht selten wird ein Mensch 
in der Schweiz geboren, wächst hier auf, spricht die regionale Sprache 
perfekt, weiss sich in der Gesellschaft zu bewegen und trotzdem gilt die-
se Person rechtlich und politisch als ‘Ausländer’. Ihnen ist es verwehrt, 
politisch im Land mitzubestimmen. Dies, obwohl sie Steuern, Sozialab-
gaben und viele andere Beiträge wie Schweizer*innen leisten und gleich-
ermassen von den politischen Entscheidungen betroffen sind. Wenn 
zum Beispiel in der Stadt Schaffhausen über eine Verkehrsentlastung 
in den Quartieren abgestimmt wird, können knapp ein Drittel der Bevöl-
kerung bei dieser Entscheidung nicht mitbestimmen, obwohl sie genau 
gleich von den Konsequenzen betroffen sind. Diese Antidemokratie und 
Diskriminierung bestärken das Gefühl des ‘Fremdseins’.

Eine andere exemplarische Form der institutionalisierten Erschwerung 
der Verwurzelung zeigt sich im «Wohlfahrts-Chauvinismus». Beispiels-
weise droht Personen mit einer C-Bewilligung, die IV-Leistungen wie alle 
anderen Versicherten beanspruchen dürften, im Falle von zusätzlichem 
oder längerfristigem Sozialhilfebezug, der Entzug oder die Herabstufung 
ihres Aufenthaltsstatus. Damit wird ein Druck aufgebaut, der nicht bei 
der Absicherung, sondern bei der Kontrolle der Migration ansetzt. Wer 
krank oder erwerbsunfähig wird, riskiert, trotz bezahlter Beiträge, den 
Verlust seiner Lebensgrundlage in der Schweiz. Beispielsweise könnte 
eine Person, die seit über 20 Jahren in der Schweiz lebt und die Nieder-
lassungsbewilligung «C» besitzt, gearbeitet und Steuerbeiträge sowie 
Beiträge in die Sozialversicherungen eingezahlt hat, dann aufgrund einer 
schweren Krankheit plötzlich auf eine IV-Rente angewiesen ist, im Blei-
berecht bedroht werden. Denn reichen diese Leistungen nicht aus, muss 
sie zusätzlich Sozialhilfe beziehen und läuft Gefahr, ihre C-Bewilligung 
zu verlieren. Statt Anerkennung für die jahrelange Arbeitserfahrung und 
Beitragszahlungen zu erhalten, wird sie durch die Verbindung von Auf-
enthaltsrecht und Sozialhilfe bedroht. Aus Angst vor einer Wegweisung 
verzichten viele auf ihr Recht, Sozialhilfe zu beziehen und leben unter 
dem Existenzminimum.18 

Dieser «Wohlfahrtsstaats-Chauvinismus» beschreibt die Praxis, soziale 
Sicherungssysteme zwar grosszügig für «einheimische» Bürger*innen 
bereitzustellen, gleichzeitig aber Migrant*innen als «fremd» zu markieren 
und ihnen den Zugang zu erschweren. So wird Solidarität nationalistisch 
kanalisiert. Dieses Prinzip legitimiert Ausschluss, schafft Konkurrenz 
zwischen «Einheimischen» und Menschen mit Migrationshintergrund 
und nutzt die Ressourcen des Wohlfahrtsstaats als politisches Instru-
ment, um Grenzen und Zugehörigkeit zu definieren, statt universelle so-
ziale Absicherung zu gewährleisten.

Bestehende Regelungen erschweren eine nachhaltige, stabile Verwur-
zelung. 

18 �Caritas Schweiz ( 2021 ), « Soziale Absicherung darf nicht vom Pass abhängen »



28 29

Die Bevölkerungsmehrheit sollte aufgefordert werden ihre Privilegien 
endlich zu hinterfragen und dann auch abzulegen, um schliesslich eine 
gemeinsame Verwurzelung anstreben zu können ! 

Verwurzelung meint dabei nicht die Rückkehr zu nationalistischen My-
then oder «Blut und Ehre Ideologie» wie wir sie wieder vermehrt aus dem 
rechten Sektor antreffen, sondern das bewusste Knüpfen von Beziehun-
gen jenseits kapitalistischer und staatlicher Strukturen. Nachbarschaf-
ten, die sich selbst organisieren, Gemeinschaften, die sich nicht über 
Herkunft, sondern über gegenseitige Unterstützung definieren. Räume, 
in denen wir uns ohne Angst, Verwertung, Konkurrenz oder Kontrolle be-
gegnen können …

Ist Verwurzelung möglich, solange Eigentum und Grenzen bestimmen, 
wer dazugehört und hinzu kulturelle Unterschiede nicht einfach verlernt 
werden können? Muss Verwurzelung nicht komplett neu gedacht wer-
den? Diese Fragen sind keine abstrakten Gedankenspiele, sondern drin-
gende Aufgaben.

« In den ersten Monaten sprach ich kaum. Ich konnte dieselben 

Worte teilen, ohne dieselben Bedeutungen zu kennen. Ich war kör-

perlich anwesend und sehr unruhig, aber innerlich wie in einem 

Zwischenraum gefangen. Integration begann damit, meine Stim-

me leiser zu machen. »



30 31

Wie können wir Strukturen aufbauen, in denen Migration nicht Entwur-
zelung, sondern ein Austausch von Reichtum, Wissen und gegenseitiger 
Fürsorge ist? Und was sind wir bereit dafür zu riskieren, zu verändern, 
aufzubauen, damit Zwangs-Migrationen zukünftig weniger werden und 
die Personenfreizügigkeit ihre alte Bedeutung zurückerlangt?

Vielleicht beginnt Verwurzelung dort, wo wir uns weigern, uns länger 
als vereinzelte Konsument*innen, Arbeitskräfte oder Objekte zu sehen. 
Dort, wo wir anfangen uns gegenseitig als Verbündete, als ein Miteinan-
der zu verstehen. Vielleicht geht es nicht darum irgendwo anzukommen. 
Vielleicht geht es darum beide Welten in sich zu tragen und beide zu 
erlauben? 

Verwurzelung ist kein nostalgischer Traum, sondern eine offene Mög-
lichkeit. Wir wollen keine Heimat im Sinne von Grenzen, sondern Ge-
meinschaft im Sinne von Beziehung. Wir wollen keine Nation, sondern 
Nachbarschaft. Keine Ausweise, sondern Anerkennung. In der Zukunft, 

« Mein Sohn erzählt mir von seiner Kindheit in diesem Land, von 

seinen Schulausflügen in die Bergen und die Traditionen. Manch-

mal schämt er sich für seine Eltern. Ich lächle, aber innerlich er-

kenne ich nichts wieder und werde in meiner Traurigkeit bestätigt. 

Es ist seine Welt, nicht meine. Wir leben im selben Haus, aber in 

zwei verschiedenen Biografien. Wenn sogar die Zukunft deiner 

Kinder fremd bleibt, könnte ich auch wieder zurück. Jetzt wo die 

Diktatur gestürzt wurde und mein Kind bald volljährig ist … oder 

geht’s mir dort mittlerweile gleich, werde ich da nicht auch fremd 

sein ? »

die wir erträumen, soll niemand mehr gezwungen sein, seine Wurzeln zu 
kappen. Was denkt ihr? Wie könnte so eine Gesellschaft aussehen? 

Lasst uns diese Fragen nicht im Privaten verklingen, sondern kollektiv 
verhandeln, lasst uns darüber streiten, lasst uns träumen ! Darum laden 
wir euch ein, Teil unseres Themenmonats zu sein :

« ENTFREMDET – ENTWURZELT – VERWURZELT »

Vom 10. Januar bis 14. Februar 2026 in der Garage am Rebleutgang 2, 
Schaffhausen

Den Auftakt des Themenmonats bildet eine Kollektiv-Ausstellung mit an-
schliessend moderierter Gesprächsrunde über die Entwurzelungs- und 
Verwurzelungserfahrungen. In der darauffolgenden Woche begegnen 
wir uns im Garage-Kino zu zwei Filmvorführungen, bevor wir uns eine 
Woche später in einer Gesprächs- und Diskussionsrunde weiter der The-
matik der Entfremdung annähern. Davor, dazwischen und danach gibt 
es selbstverständlich vieles rundherum: Musik, Barbetrieb, das Mitein-
ander, Bücher, Zeichnungstische etc. Den Abschluss bildet der Schreib-
prozess, in dem die weiterhin Interessierten, ihren Gedanken, Gefühlen, 
Erfahrungen, der Wut und Hoffnung, den Erkenntnissen und Visionen 
eine Form verleihen können. Jede und jeder in ihrer Form. Daraus soll 
eine Broschüre entstehen, ein vielstimmiges Zeugnis von Vergangen-
heit und Gegenwart, von verschiedensten Reflektionen, von Resignation 
und Perspektive. In der Hoffnung, dass sich durch kollektive Stärke alles 
leichter anfühlen lässt und die bekannte individuelle Ohnmacht im Keim 
erstickt wird. 

Lasst uns Faschismus zerschlagen, Nationalitäten überwinden, kulturel-
le Unterschiede leben und Kapitalismus verlernen! Für die Freiheit, die 
Gleichstellung, die Gemeinschaft !



32 33

PROGRAMMÜBERSICHT

10.01.
VERNISSAGE & 

GESPRÄCHSRUNDE

31.01.
SCHREIBRAUM & 

FILMVORFÜHRUNG

14.02.

07.02.

17.01.
FILMVORFÜHRUNG

24.01.
GESPRÄCHSRUNDE

�Vernissage Gruppenausstellung : 17 Uhr 

Gesprächsrunde über Ent- und 
Verwurzelungserfahrungen : 19.30 Uhr 

― �mit Adar Tank, Meryem Gelen 
und Osman Osmani

― �Moderation: Sharon Saameli

Tagsüber steht die Garage für alle die 
aktiv am Schreibprozess teilnehmen 
möchten, als Schreibraum mit gratis 
WLAN, zur Verfügung. 

― �1. Film: 17 Uhr 
« Human Flow » 
von Ai Weiwei 

― �2. Film: 20.45 Uhr 
« Die Anhörung » 
von Lisa Gerig

Finissage und Sammlung der geschriebe-
nen Formate : 17 Uhr

Garage tagsüber offen als Treffpunkt & 
Schreibraum

― �1. Film: 17 Uhr 
« Die wundersame Verwandlung 
der Arbeiterklasse in Ausländer » 
von Samir 

― �2. Film: 20.45 Uhr 
« L’histoire de Souleymane» 
von Boris Lojkine

Über Kapitalismus, Entfremdung und 
Entwurzelung: 19.30 Uhr

― �mit Migmar Dolma und Jan Jirát 



34 35

GLOSSAR

Assimilation 
Erwartung, dass Migrant*innen 
ihre Kultur ablegen und sich voll-
ständig der Mehrheitsgesellschaft 
anpassen.

Ausbeutung 
Systematische Benachteiligung 
von Menschen oder Regionen zu-
gunsten der Bereicherung anderer.

Eurozentrismus 
Vorstellung, dass europäische 
Werte und Wissensformen über-
legen seien, was wiederum globale 
Machtgefälle erzeugt.

Frontex 
EU-Grenzschutzagentur, die Mi-
gration kontrolliert und ungleiche 
Bewegungsfreiheit zwischen Nord 
und Süd verstärkt.

Gentrifizierung 
Stadtaufwertung, die Mieten 
erhöht und oft migrantische 
Gemeinschaften verdrängt.

Globaler Norden/Globaler Süden 
Bezeichnungen für ungleiche 
globale Macht- und Wohlstands-
verhältnisse, wobei der Norden 
( die reichen Staaten ) vom Süden 
( ehemals kolonialisierte und öko-
nomisch schwache Staaten ) pro-
fitiert.

Imperialismus 
Dominanz und Kontrolle mäch-
tiger Staaten über schwächere 
Regionen, die Kolonialismus und 
Neokolonialismus umfasst.

Kapitalismus
Vorherrschende Wirtschaftsform, 
die durch Privateigentum gekenn-
zeichnet ist, wobei die Marktlogik 
tendenziell alle Ebenen des Lebens 
durchdringt.

Kolonialismus 
Europäische Unterwerfung ande-
rer Regionen, dessen Folgen bis 
heute durch Armut, Ungleichheit 
und Migration ersichtlich werden.

Migration 
Auf Dauer angelegte räumliche 
Veränderung des Lebensmittel-
punktes. Oft verbunden mit Be-
wegungen über Grenzen hinweg, 
die durch globale Ungleichheiten 
geprägt sind und zugleich eine 
grundlegende menschliche Praxis 
darstellen, um sich an Situationen 
und Bedürfnisse anzupassen.

Neokolonialismus 
Fortsetzung kolonialer Abhängig-
keiten durch Wirtschaft, Handel 
und internationale Institutionen.

Personenfreizügigkeit 
Recht auf freie Bewegung und 
Arbeit, global jedoch sehr ungleich 
verteilt.

Prekäre Arbeit/Prekarisierung 
Unsichere, schlecht bezahlte 
Arbeitsverhältnisse.

Verwertungslogik 
Etwas hat nur dann Wert, wenn es 
Geld einbringt oder wirtschaftlich 
genutzt werden kann.

Wohlfahrtschauvinismus 
Schutz nationaler Sozialsysteme 
bei gleichzeitiger Ausgrenzung 
von Migrant*innen.

Xenophob 
Feindseligkeit oder Angst gegen-
über Menschen, die als „fremd“ 
wahrgenommen werden.



Kapitalismus und Neoimperialismus entfremden die Welt. Die 
Folgen spüren wir täglich : Ungleichheit, Abhängigkeit, Migra-
tion. Wir sehen es, doch wir schauen weg. Unseren Wohlstand 
wollen wir nicht hergeben, während Millionen von Menschen 
entwurzelt werden, dabei Möglichkeiten verloren gehen, Men-
schen sinnlos sterben müssen und Regionen sowie Lebens-
räume weiter für den westlichen Reichtum zugrunde gerichtet 
werden. Dieses Essay blickt dahin, wo es weh tut: auf uns, die 
Mitverantwortlichen.

Noch geht es nicht um Lösungen. Zuerst braucht es ein Erwa-
chen, eine Rückkehr aus dem kollektiven Koma. Danach braucht 
es gemeinschaftliches Denken. Dann können neue Perspektiven 
und neue Ideen entstehen, die zur Handlung führen, Schulter 
an Schulter. Wir brauchen Gemeinschaft. Doch wie können Ge- 
meinschaften entstehen, die nicht nach der Verwertungslogik 
funktionieren? Wie schaffen wir Orte, an denen Menschen zu-
sammenkommen, sich orientieren, diskutieren, miteinander 
wirken, als Gleichgestellte, ohne Entwurzelung ?

Das sind keine theoretischen Fragen für einsame Denkstuben. 
Sie gehören nicht in dieses Essay. 
Sie gehören in den kollektiven Raum. 
In den Themenmonat. 
In die GARAGE.

H
E

R
A

U
S

G
E

B
E

R
*I

N
/A

U
TO

R
*I

N
 :  

  G
A

R
A

G
E

   K
O

L
L

E
K

T
IV

 
JA

N
U

A
R

   2
0

26
 

E
X

E
M

P
L

A
R

   N
R

.   
     

     
     

 /1
0

0


